LA FUNCION SOCIOCULTURAL DE LA FILOSOFIA EN
AMERICA LATINA*

MARIO SAMBARINOC

OS problemas que resultan del titulo pueden delimitarse tenien-
do en cuenta el contenido y las relaciones de estas tres expre-
siones: “filosofia”, “funcién sociocultural” y “América Latina”.

Cada uno¢ de esos aspectos, as{ como sus conexiones, dan lugar a miil-
tiples interrogantes. Y, antes que nada: ghay una funcién sociocultural
de la filosofia?; (hay una filosofia propia de América Latina?; ¢hay
una funcién particular del filosofar latinoamericano?

En lo referente a la idea de “funcién’, (habremos de utilizarla en
sentido neutro, o sefialando efectos eufuncionales o disfuncionales?;
{a qué estructura la referimos?; ;apuntamos hacia una forma socio-
cultural establecida, a su crisis, 0 2 un momento de transicién?

Al hablar de “filosoffa”, ;nos referimos a su aceptacién académica
en sentido estricto, o incluimos también formas orgénicas de pensamien-
to que parecen mds estrechamente ligadas a la accién?; jen qué medida
es preciso contar con las formas laterales o aproximativas que tienen
lugar en la ensayistica?

Cuando hablamos de América Latina, supuesta una unidad sufi-
ciente de sus contenidos, ,ponemos nuestro acento en algdn modo suyo
de ser, en las necesidades de su presente, en sus posibilidades?; ¢en
qué medida la filosofia puede importar para lo que acontece en ella?

Todas estas interrogantes y otras muchas que podrian prontamente
concretarse no impiden que el titulo tenga un sentido definido y pen-
sable, que por su gravedad pide ser tratado. Dejemos que los escrd-
pulos terminoldgicos y metodolégicos vengan después, para ajustar
o rectificar aquellas aproximaciones del pensar en que se elaboran las
lineas bésicas de discusién.

* Primer Coloquio Nacional de Filosofia realizado en México, Morelia, Mi-

choacdn, del 4 al 9 de agosto de 1975.
El Prof. M. Sambarino concurrié en representacién del CENTRO,

23



La “filosofia”, desde sus orfgenes en la cultura europea occldental
como actividad estructurada del pensar tendiente a logros objetivables y
transmisibles, ha ejercido una funcién social miltiple, y distinta en épo-
cas estables y en épocas de transicidn ; pero cuyas variaciones se orga-
nizan en torno a unas pocas posibilidades fundamentales, comprensi-
bles a partir de algunas consideraciones sobre su origen y su sentido,

Bien conocida es la filiacidn que hace nacer la filosoffa del asom-
bro (Platén), o de la admiracién porque las cosas sean tales como son
{Arisi6teles}. En ambos casos la filosofia se presenta con el caricter
de una exigencia de explicacién, en busca de razones ante presencias
que no se bastan a si mismas. Esa ilustre genealogia no parece muy
satlsfactoria: por una parte, no muestra una diferencia suficiente con

otras formas del pensar teorético, como la ciencia, que en aquellos

tlempos formaba con la filosofia un acervo comin; por otra parte,
el asombro y la admiracién pueden quedar en meramente tales, v sepul-
tarse en ¢l olvido una vez pasado su momento, o conformarse con
respuestas de otro tipo que las que son caracterfsticas de la reflexitn
fllosdfica. Ademis, el asombro y la admiracién son reacciones emocio-
neles que no requieren trascenderse hacia interrogaciones conceptua-
les sistemaéticas de otro orden que el que me permite decir cémo se
hace una balsa, o porqué nadan los peces. Para mantenernos por un
momento en el plano de lo mitico, por lo que a veces tiene de ilustra-
tlvo, preferirfamos decir que la filosofia nace del Tiempo v la Descon-
flenza; del Tiempo, que permite expetiencias comparadas, y nos coloca
en un horizonte de pasados, de presentes y de futuros enjuiciables; y
de la Desconfianza, que pone en tela de juicio ¢l sentido de lo dado, y
nos hace pensar que las cosas tal vez no sean o valgan tal como pare-
¢en ser y valer.

De lo dicho surge la evidencia de una funcién esencial del filoso-
far: interpretar y estimar lo aparente por su relacién con un fundamen-
to justificador, o por la ausencia o incognoscibilidad de éste, al que
referimos el contexto entrelazado de un mundo histérico-cultural, en
sus pautas bisicas de conocer y valorar. El cardcter global de ese pre-
guntar es inseparable de su alcance radical; por eso la filosoffa es
tema de st misma, y es posible un filosofar sobre el filosofar, Esto mismo
nos hce ver la condicién indefinidamente inconclusa del filosofar, el
cual integra un mundo histdrico-cultural, lo enjuicia, y se enjuicia a
sf mismo. Ademds, aquel mundo es cambiante, y ya cambia por el he-
cho de que acontezca en €l un filosofar que define posibles actitudes
interpretativo-estimativas diferenciadas y fundamentadas, El resultado
del filosofar es un factor que contribuye a ‘cambiar el enunciado del
problema por el que se filosofa, por lo que hay desde entonces nuevas
razones para recomenzar el proceso del filosofar. Con esto se justifica
que también sean “filosofia” aquellas doctrinas que a partir del pro-

24

blema que las origina renuncian a fundamentar criterios de interpretar
y estimar, segln la vieja tesis que ensefia que sdlo filosofando se puede
negar el filosofar.

Resulta claro que la actividad de filosofar se¢ ve acompafiada por una
constante multiplicidad de posibilidades: pues puede confirmar lo que
aparece, o rechazarlo, o dudar. La filosofia es una actividad que tiende
a construir un conjunto entrelazado de férmulas interpretativas y exis-
timantes, siempre rectificable por s{ mistna, pero que, en tanto totalidad
intentada que incluye al propio filosofar, no estd sometida a ninguna
instancia justificadora més radical.

De todas las posibilidades que acompafian al filosofar surgen
criterios paia la accién. Pero la filosoffa no puede subordinarse a la
accién sin dejar de ser filosofia, pues la accién, cumplida o posible,
necesita ser interpretada y estimada y, en la medida de su gravedad,
remite a criterios Gltimos de ver y juzgar. Por eso el filosofar ajeno a
formas posibles de accién trabaja en el vacio, y las formas posibles de
accién que niegan lazos con la filosofia se vuelven ciegas e infundadas.

Toda actitud béasica fundamentante de manifestaciones reales y
fundamentada en un radical ver y juzgar es una respuesta ante una
situacién, a la que integra y modifica en la medida en que se ejerce.
Todo filosofar efectivo lo es en-vista-de, es un filosofar situado. No
estd meramente situado, en el sentido de limitado a un tiempo y lugar,
como entes y eventos. Acaece con sentido cuando la situacién dada
exige definiciones dependientes de actitudes fundadas en un pensar
radical. Asi, un filosofar verdadero se origina en relacién con una si-
tuacién problemdtica, cuando de ésta surge una forma de preguntar
cuya respuesta ha de tener cardcter fundacional. Si en un dmbito his-
térico-cultural se dan por admitidos criterios de vez y juzgar cuya vali-
dez no se discute, puede darse una situacién meramente problemadtica,
de conducir las circunstancias a preguntar por cémo aplicar esos cri-
terios, 0 por su eventual eficacia; pero en la medida en que nos vea-
mos llevados a preguntar por los fundamentos de esas vigencias, y a
fundamentar o negar su validez en relacién con formas globales de ver
y juzgar, la situacién problemitica se vuelve radical.

Una filosofia es el resultado de un pensar efectivamente funcional
cuando ofrece una respuesta provisoria posible y fundada ante la situa-
cién problemética radical en que puede ser puesta una configuracién
histérico-cultural. En todos los momentos de esplendor filoséfico se ha
sentido la necesidad de indagar por fundamentos terminales, para con-
firmar o para rectificar lo existente. Esto hace comprender que estd
fundado en cuanto a su sentido, y aaquiere valor histdrico, aquel filo-
sofar que acompafia integrativa e interactuantemente las transformacio-
nes y las crisis de una configuracién histérico-cultural respecto de sus
pautas bésicas de ver y juzgar.

25




Se comprende ahvra la “funcién social” del filosofar, Su objetl-
vo consiste en poner en claro los fundamentos de la vigencia y de la
validez de las estructuras que estdn en juego en la marcha histérica de
ung configuracién cultural. Por sefialar hacia posibles términos funda-
mentantes o su carencia, o sea por su radicalidad, posee ¢l mayor grado
de relevancia tedtico-prictica. Por esa misma radicalidad la filosofia,
sl bien sumida en el movimiento histdrico, debe alejarse de lo inme-
diato, aunque sea para volver con mis fuerza y razonmes para actuar
en él. Ello le es posible porque rara vez lo concreto cambia estructu-
ralmente a un ritmo que sobrepase el dmbito epocal de un pensar radi-
cal. Este estd siempre referido a un tiempo, y sélo por su distanciamien-
to metadolégico oftece la apariencia de una extrafia intemporalidad.
Con lo dicho queda ya anunciado dénde habrén de buscarse la auten-
ticidad y el compromiso de un pensar.

Lo expuesto no significa admitir que la filosofia sea la expresidn
de un tiempo en conceptos, o la manifestacién de lo implicito en &I,
En primer lugar, no se atienc a un tiempo concebido instantaneistica-
mente, sino a un tiempo epocal. Pero la “epocalidad™” no es una entidad;
e# una delimitacién interpretativa, variable segdn el objetivo que per-
siga el interpretar, y segtin la variable situacién del interpretante. La
“época” se constituye en tanto delimitacién de un tiempo cultural,
exiolégicamente diferenciado y determinado, e indefinidamente recti-
ficable. En segundo lugar, dentro de un tiempo axiolégicamente deli-
mitedo se dan diversas posibilidades de perspectivas, que se enlazan
con posibilidades distintas del filosofar. El filosofar propio de un
tlempo no es tinico, y menos lo es cuanto més diferenciada sea la con-
flguracién cultural en que acontece. Cuando el cambio de los factores
histéricos en juego altera sustancialmente los datos del filosofar, que a
su vez es parte del proceso, la problemdtica que importa al filosofar
se transforma, y lo filosofado se incorpora al pasado, del cual interesa
retener para el nuevo filosofar aquello que mantenga relevancia en la
renovada tarea,

Pasemos ahora, desde esta caracterizacién genérica del filosofar y
su sentido en un dmbito sociocultural, al caso particular de América
Latina. Para su estudio serfa impropio dejar de lado lo qite la filosofia
latinoamericana suele preguntarse sobre s{ misma, en especial acerca
de su originalidad, su profundidad, su universalismo, su tecnicismo, su
desarraigo, su autenticidad y sus objetivos; y con todo ello tiene que
ver la pregunta actual por su funcionalidad. Ahora bien: todas esas
preguntas estin conectadas, mas por su sentido directo que por las
respuestas que han sido dadas. La originakidad, se mide por lo que
ofrece de nuevo y valioso, sea en la formulacién de un problema, sea
cn su propuesta de solucién; en ambos casos ha de tratarse de un pro-
blema verdadero, que para ser filoséfico remite a un preguntar radical.

26

Le profundidéd, es destacable en tanto abre prespectivas fnés ra.dica-
les ente sus verdaderos problemas fundacionales. El universalismo,
vale por el alcance extralocal de los problemas ve{daderos y no apa-
rentes que ha tratado y la importancia de las soluciones sugeridas. El
tecnicismo, es ttil por la adecuada relacién del instrumental con el o
los problemas que se tiemen en vista, supuesto que sean en verdzfd
problemas. El desarraigo, preocupa por su falta‘ de correspondencia
con la problemdtica de una configuracién histérico-cultural, o de las
relaciones entre diversas formas culturales.

De una manera o de otra, todos esos aspectos remiten a las nociones
de autenticidad y de problema. De otro modo, la originalidad puede
ser la del desatino; la profundidad, ser huero verbalismo; el universa-
lismo, ser abstracto y retdrico; el tecnicismo, erudicién ajena a lo que el
problema requiere. Si no se estd ante problemas verdadelros, y ante
formas auténticas del filosofar, todos los otros conceptos dichos repre-
sentan frustraciones engafiosas, que operan disfuncionalmente. Hf'abre-
mos pues de ocuparnos, €l relacién a nuestro preguntar, por las ideas
de autenticidad y de problema.

La idea de “autenticidad” ofrece miiltiples matices, que a su vez
pueden examinarse en diversos planocs. En el presente. trabajo. nos
interesa solamente en su concreta relacién con el pensar lationamericano
y su funcién sociocultural. En principio, y tal como surge del uso
comtn que hemos venido aplicando, guarda una conexién importante
con la idea de “verdad”. Asf, un problema auténtico es un problema
verdadero. Pero la conexidén expuesta estd regulada por pautas. Una
moneda es auténtica segdn resulte de su comparacién con las pautas le-
gales que definen la moneda valida de un tipo determin.ado ¥ que puedtlen
no ser ya vigentes, pero importan por igual al historiador y al‘ numis-
mético. De la misma manera una conducta es auténtica en relaclén. con
pautas que la encuadran y califican, segdn signos positivPS o negﬁtwos ;
tan es asi que podemos hablar de un “auténtico delmcuer.ltf: . Por
otra parte, podemos pensar en pautas para apreciar la autent{mdac% d-e
una forma cultural; y si segin ellas ocurre que esa forma es 1naute-nt1~
ca, resultaria, de manera mds o menos semejante al ejeml?lo an’tergor,
que quien se comporta segin los cdnones de esa forma seria auténtica-
mente inauténtica. No estamos transitando por hipétesis irreales: baste
pensar en las muchas veces que se ha juzgado inauténtica la cultura
latinoamericana, o un supuesto modo latinoamericano de ser.

Veamos ahora la idea de “problema”, para relacionarla con la ante-
rior. Para nuestro limitado propdsito actual nos parece importante pro-
ceder a una distincién entre “‘tema” y “problema”, dando un cierto
caracter especial a su distincidn terminolégica. Por "tem'a" entendere-
mos el agrupamiento por semejanza de asunto, o por afinidad 0 c.‘,ontra-
posicién de enunciados, de tesis reunidas bajo un titulo genérico, el

27



i s o uind T

" cual indica un contsnldo compuesto de conexiones verbales o de ralas
tivas continuidades histéricas. Asi ocurre cuando se habla de *“los
grandes temas de la filosofifa”, del “tema del hombre”, del “tema del
mundo exterior”, del “tema de la sociedad y del individuo”. Por
“problema” eritenderemos la dificultad concreta que al pensar encuen-
tra en un determinado aspecto de sus contenidos, sea por incongruen-
¢ia de conceptos, o por inadecvacién con los datos, necesidad de rec-
tificar enunciados o de gestar nuevos expedientes met6dicos. Segtin
las acepciones establecidas, no es un “problema’ lo que con ese nom-
bre el profesor de 16gica plantea a sus alumnos para evaluar conoci-
mientos y aptitudes; pero es un problema lo que el légico encuentra
como dificultad teorética a investigar. No existen temas en el sentido
dicho sino para programas docentes o para indices de manuales, y se-
rfa impropio llamar problemas a esas designaciones por el hecho de
ofrecer un listado de propuestas de tiempos y lugares distintos, de las
que tal vez se piense que permanecen como “materia opinable”.

Un problema teorético existe en la medida en que el pensar se en-
cuentra ante dificultades limites en su esfuerzo creador. Un tema, es
un procedimiento tGtil para proporcionar visiones de conjunto sobre lo
ya creado. Se piensan problemas, no temas. Y las preguntas que han
dado lugar a las respuestas presentadas en el desarrollo de temas, tuvie-
ron su sentido en relacién con datos concretos de un determinado mo-
mento cultural, integrado por creencias, realidades sociales y formas
conceptuales, en un marco histérico. De esta suerte, las preguntas por
Dios, el hombre, la sociedad, el mundo, etc., se formulan en términos
distintos para el pensador medieval, el moderno, o el actual. Hay “pro-
blemas” que en la historia del pensar lo fueron, pero que ya no lo son.
Descartes gesta una nueva filosofia acorde con el mundo de la nueya
clencia de la naturaleza; pero, junto con otras insatisfactorias tesis,
deja pendiente el problema de la relaci6n entre la sustancia pensante y
la extensa; por donde se convierte en problema la nocién misma de
sustancia, y se llega a la negacién de su valor especulativo; més no exis-
te el problema de la sustancia en general, aunque en la docencia se
hable del tema de la sustancia. Y desde ya tememos una pista impor-
tante para el problema muy real que nos ocupa: el de determinar la idea
de autenticidad en relacién con la funcién social del filosofar latino-
umericano. En verdad, mas que una pista, pues estamos va ante un
uspecto parcial de una posible respuesta: un filosofar es auténtico cuan-
do, partiendo de problemas verdaderos, ofrece propuestas eficaces para
svunzar hacia nuevos momentos del pensar,

Tan distintos son el “tema” y el “problema” segiin el planteo for-
mulado que, por ejemplo, la muerte, constituyendo una constante en
tode cultura humana, no admite formas semejantes de interrogacién en
el contexto cultural pagano, en el cristiano, en el azteca, en el hindd.

28

Bikies 10 i ot

Y esto nos conduce a un paso més: un problema filosdfico es autén-
tico cuando se encuentra situado en relacién con la problemética radi-
cal de una configuracién histérico-cultural. La filosofia, aunque tenga
su mundo propio, més 0 menos profesional, es inseparable del contexto
en el que acontece su preguntar; nace de €él, existe en €1, y a €l se re-
fiere. Ahora podemos ampliar la respuesta parcialmente anticipada,
antes referida a lo internamente técnico del filosofar: éste es auténtico
cuando descubre y elabora problemas radicales y efectivos de un
contexto socio-cultural. Y s6lo asi podréd ejercer una auténtica funcién
social.

Todavia algo més para clarificar lo dicho. Hemos sefialado que el
problema radical (en el sentido de filosdfico) se produce en un contexto
cultural concreto, como la interpretacién de la naturaleza en los siglos
XVI y XVIL. Pero ademds, en ese contexto, si se trata de una forma-
cién cultural suficientemente compleja y diferenciada, el problema no
se plantea en los mismos términos si se tienen presentes lineas po-
sibles de encaminamientos divergentes, Es distinta la pregunta por el
bien y por el mal en el 4rea de una direccién teista, en la que importa
explicar el Mal”, que en una linea naturalista, en la que es menester
dar razén por la génesis ““del bien”; tanto que “bien” y “Mal” represen-
ten tal vez alli unidades culturales diferentes (por lo que los distingui-
mos con mintscula y mayiscula), aunque ambos integren una proble-
mética cultural mds amplia. Por eso mismo, cuando se habla de un
filosofar latinoamericano, es preciso preguntatse: ¢respecto de qué pro-
blemas, suficientemente delimitados?; (con qué conexiones dentro de
una tradicién cultural, ¢ de influencia de cudles tradiciones?; ¢dentro
de qué lineas de pensamiento?

Sélo conociendo el cardcter y el rango de los problemas, con su
significado situacional, podemos tener acceso a un preguntar auténtico;
s6lo entonces se hace pasible filosofar de una manera auténtica; sélo
por este camino es posible alcanzar logros auténticos, referidos a pro-
blemas teoréticos radicales que lo sean en verdad; v sélo entonces po-
dremos dar razén de la funcién social de un filosofar, que de otra ma-
nera serd deformante, infecunda, disfuncional y pedagdgicamente ine-
ficiente. La meta puede parecer excesiva, pero no lo es, aunque la rea-
lidad sea modesta; pero en todo filosofar verdadero lo que queda por
hacer es siempre més que lo hecho.

La idea de autenticidad filos6fica ha sido usada muchas veces
para juzgar al filosofar latinoamericano. Pero con la mayor frecuencia
ha sido empleada de una manera poco critica, sin una explicitacién
suficiente, o por simple traslado comparativo de lo que se ha dicho en
otros tiempos v lugares en los cuales la filosofia es o ha sido una activi-
dad reconocida, No son iguales la autenticidad personal, la autenticidad
de una cultura, la autenticidad de un filosofar. Se puede filosofar au-

29



T

 ténticamente en un medlo inauténtico, si se accede al tratamiento rigu-
roso de los problemas reales y radicales que afectan a este tltimo.
La autenticidad filoséfica, o su falta, no derivan de una supuesta idio-
sincrasia colectiva autéctona, ni de hipotéticas estructuras ontoldgicas
generales o locales, ni de modos de ser mds ¢ menos regionales funda-
dos en alguna forma de naturaleza intrinseca, ni depende de frustra-
dos sincretismos. Lo que la autenticidad filoséfica seguramente no es,
es la imitacion de lo que es o ha sido auténtico en otros tiempos y
lugares, o el tratamiento académico de una problemética venerable pero
ya no vigente. Lo que ella es, es inseparable de las nociones de proble-
mética radical y de situacién cultural; se refiere al examen de las pre-
guntas criticas bésicas de una estructura sociocultural que se presentan
a lo largo de su marcha histérica. Solamente asi esa autenticidad puede
ejercer una funcionalidad operante. Desde que la autenticidad del filo-
sofar se refiere a un sistema situado y configuracional de pauias basicas
de ver y juzgar puestas en estado de radicalidad problemdtica, puede
hacer manifiesto que en su entorno efectivo no tenga sentido que una
realidad dada permanezca como ha sido y valido, o abandone su forma
por un falso modo nuevo de ser y valer. En todo caso, el tipo de proble-
ma y el estar en €[ es lo que importa para el filosofar, tanto si nos encon-
tramos en continuidad o en ruptura con modelos de ser y valer vigentes
pero ya no vilidos, o vélidos pero ya no vigentes. Cuando el filosofar
es auténtico puede operar en cierta medida sobre lo real, no sélo por
las respuestas que ponga en férmulas —lo que no siempre es posible
nl necesario— sino ya por su mero preguntar, por lo que pregunta
acerca de lo real interrogado. No hay 4mbito ni estado de una estructura
gsociocultural que esté libre de un posible preguntar radical. Por eso
es posible un filosofar verdadero desde el subdesarrollo y desde el su-
perdesarrollo, desde el fracaso y desde el éxito, en América y en
Europa.

Correspondientemente, se observa el error en que se incurre cuan-
do se piensa que, para que sea auténtico, o para tener la demostracién
de que lo es, seria de esperar que el filosofar latinoamericano tuviese
que tener alguna repercusién considerable, Un filésofo de aldea, traba-
jando con materiales limitados, puede ser mas auténtico que un erudito
extranjerizado, preocupado por una problemética ajena, y cuyo instru-
mental técnico a ella se¢ refiere. Un pensar genuino y profundo puede
responder a preguntas verdaderas de un &mbito sociocultural de es-
casa amplitud, y su eventual recepcidn en otros medios dotados de otras
capacidades de influencia y expansién puede estar fundada en comuni-
dad de problemas, pero también en dudosas transformaciones de su sen-
tido original. Por otra parte, si se establece la proyeccién extra-regional
como criterio de valor, se reconoce lo que en realidad puede ser un
Indice de inautenticidad, en tanto se mediatiza la estima por lo que

30

digan de ella otros medios cuya situacién socio-cultural es distinta,
sin perjuicio de que puedan existir reales problemas comunes.

En conexién con estas posibles relaciones de problemas comunes
y diversos, es conveniente precaverse de férmulas genéricas excesiva-
mente simplés. No podemos, por ejemplo, decir que nuestros problemas
filoséficos en un sentido preciso son semejantes a los del Tercer Mundo.
Este no es una entidad cultural, Tenemos problemas politicos que
poseen semejanzas; pero advenimos de tradiciones diferentes, posee-
mos una estructura socio-cultural distinta, y la funcionalidad del que-
hacer filoséfico no puede ser similar. Mucho mayor es nuestra conexidén
con Europa, también socioculturalmente distinta, pero de grandisimo
peso en nuestro origen y en nuestro trayecto histérico. Tampoco pode-
mos tener por norma a los Estados Unidos de Norte América, sélo par-
cialmente semejante a Europa, y regidos por problemas apropiados a
una superpotencia gue no son los nuestros, sin perjuicio de que tenga-
mos puntos de confluencia. El hecho es que ya no tenemos modelos,
y que con esto se cumple una de las condiciones fundamentales
para un ejercicio propio de la funcionalidad sociocultural del pensar fi-
loséfico: la creciente conciencia de una problematicidad a la vez dife-
renciada y vigorosa.

Cualesquiera que sean nuestras relaciones reales o posibles con
otros medios socioculturales, no hay duda que Europa, como origen y
centro milenario de la filosofia, como lugar de donde proviene grandi-
sima parte de la nuestra, ¥ por el valor paradigmético que ha ejercido,
constituye aquel 4mbito espiritual que ha sido més decisivo para nues-
tro filosofar. Por eso es logico que el examen de nuestra relacién filo-

"séfica con Europa haya sido tema frecuente e importante de nuestro

propio pensar. Nos parece asi necesario hacer algunas cons1derac1ones
a propésito de esa relacién.

Respecto de la filosofia y de la cultura en general Europa creia,
y se le crefa, que en su mundo se realizaba la verdadera forma humana
de ser y valer. S6lo pocos sospecharon a veces que la realidad podia
no ser asi. Ahora, Europa empieza a dudar de si, y mas se puede dudar
sobre ello desde una periferia cultural que tal vez no estd ya dlspuesta
» mantenerse en esa condicién.

De nuestro contacto con el mundo filoséfico y cultural europeo
idealisticamente presentado se han dicho muchas cosas, de las cuales
entresacamos las sigulentes: que no nos es posible filosofar en el mismo

-nivel, 0 con igual rendimiento, o de manera igualmente genuina, por

nuestro alejamiento que dificulta la comprensién de sus textos, sus
modos de ser, su tradicién humanistica, su entrenamiento formativo en
tacticas del pensar; que las limitaciones derivadas de nuestro origen
hispénico, la-ruptura cultural de la emancipacién, nuestras distintas

31



condiciones soclales y econémicas, nuestra dependencia, nos impiden
condicones sociales y econdmicas, nuestra dependencia, nos impiden
asimilar plenamente los contenidos de ese viejo y venerable mundo,
aunque nos seria necesario hacer todos los esfuerzos posibles por su-
perar nuestras carencias, que nos sitan por ahora en un especie de
originaria condicién deficitaria; que, aunque alli tengamos raices, nues-
tra lejania nos permite una visién panordmica, pero sin intimidad, sin
espontaneidad, que nos mantiene en un estado de extranjeria, en prin-
cipio superficial, salvo la excepcién que rara vez tiene un eco sufi-
ciente.

Ante todo esto —gue no es todo— es preciso hacer algunas apre-
ciaciones, pues un erréneo juicio sobre nuestra relacién con la filosofia
guropea puede convertir a su influencia sociocultural en completamente
disfuncional. Por de pronto, no existe *la” filosofia europea, a no ser
como cémoda manera de hablar; no hay unidad filoséfica, ni relaciones
cordiales, ni siquiera en 4mbitos nacionales. Existen orientaciones, ten-
dencias, mé&s o menos importantes y siempre discutidas; a veces na-
cionales, a veces pasablemente internacionales, de cualquier manera
mdltiples, y con abundantes incotnprensiones mutuas.

Ademés, aun en el supuesto —que no es exacto— de que todos sus
representantes valiosos tengan una base semejante de formacién téc-
nica y humanistica, no se sigue que para todos ella tenga la misma
relevancia ni la estimen del mismo modo. Uno de los tantos puntos
actuales de discusién en esa misma “filosofia” es la importancia que
ghora puede tener esa formacién tradicional, y su eufuncién o dis-
funcién educativa. JAcaso ese pretendido fundamento histérico-hu-
manistico tiene la misma significacién para el neopositivismo ldgico,
la filosofia alemana, el existencialismo francés, los espiritualismos
tradicionalistas, y cualesquiera otras direcciones que en el presente
ge quieran sefialar?

Por otra parte, incomprensiones y rupturas se han dado en la
misma filosoffa europea. Mucho le eosté a la Edad Media recuperar
limitadamente algunos aspectos del pensamiento antiguo, y eso no le
impidié lograr frutos auténticos. Su propia tradicién se pierde con el
desarrollo del pensamiento moderno, Kant no domina bien en su for-
mulacién escoldstica las pruebas teol6gicas que critica. Buena parte
del pensamiento alemén no conoce o no comprende al pensamiento
inglés, que por su parte le corresponde gentilmente. Husserl no podfa
leer a Hegel. Russell da muestras graves de desconocimiento e incom-
prensién respecto de clasicos y de contempordneos. Y los ejemplos po-
drfan multiplicarse al infinito. y

De aqui surge una respuesta clara a la pregunta que nos ocupa,
y que podia preverse segin lo expuesto al hablar de “autenticidad”,
“problema”, “situacién”. La comprensién histérica y humanistica pre-

32

tendidamente “a la europea” no es ni condicién necesaria ni condicién
suficiente para un filosofar auténtico; se ha filosofado bien sin ella, y
s¢ ha filosofado mal con ella. El entusiasmo por la formacién (¢o defor-
macién?) que proporciona estd tal vez ligado a Ia relacién entre
el centro y la periferia cultural, que ademis de estar hoy en crisis
presenta también respecto del pasado aspectos discutibles. Por lo de-
mds, si se quiere insistir en un cierto desarraigo del filésofo latino-
americano en su relacién con lo europeo, habria que sefialar el seguro
desarraigo del filésofo europeo en su relacién con lo latinoamericano;
¥y esto no es un impertinente juego de palabras, porque los conceptos de
“arraigo” y “desarraigo” sélo tienen sentido respecto de un determina-
do contexto sociocultural y su situacién problematica. Si se piden ejem-
plos, bastara recurrir a lo que los filésofos europeos han dicho con la
mayor frecuencia sobre “los valores”, “la cultura”, “la historia”, “el
progreso”, para advertir en ellos un desenfoque radical, aunque lo igno-
ren y no lo padezcan como tal. Alguna excepcién que se mencione
servird para confirmar la regla.

Todavia mds: el filésofo latinoamericano que aspira a formarse en
Europa, se coloca ante insospechadas posibilidades de desencontrarse
consigo mismo. Por su dependencia respecto de un maestro dominante
se condena a discipulo de un medio donde se piensa en funcién de una
problemadtica espiritual (religiosa, cientifica, artistica, social, politica,
econémica, educacional) que le es ajena. Cuanto més se adentre en la
direccién que se le ensefia, y quiera cultivarla o imitarla, pierde su
inicial visién panordmica, que es muy rica en sugestiones y posibilidades.
Si quiere superar su extranjeria, su frustracién sera dificilmente evita-
ble. Y a su retorno no sabrd qué hacer con lo aprendido. Lo dicho no
ignora que mdltiples aspectos de la interconexién cultural que se da
en el mundo de hoy pueda hacer muy fecundos los contactos en torno
a problemas bésicos comunes. Pero una cosa es la informacién y el
didlogo, y otra la formacién deformante.

Esto nos conduce a un punto final, acerca de nuestra relacién
con nosotros mismos. Todo filosofar verdadero cumple adecuadamente
su funcién sociocultural cuando integrativa e interactuantemente ope-
ra en la problemaética espiritual de un tiempo epocal. América Latina
estd en un tiempo particularmente critid, que invita a un pensar radical
no necesitado de la mediacién del pensar extranjero, sin perjuicio de
usarlo en lo que selectivamente importe y le sea eficaz. Es més; ya
tiene, y desde hace tietnpo, un pensar propio y una conciencia de poseer
una problemadtica particular. Pero acontece que el peso de prestigios
poco sensatamente aceptados nos hace mitar con exceso hacia fuera vy,
en lugar de dialogar entre nosotros, lo hacemos a través de los otros.
Una tradicién filoséfica se constituye cuando, en el 4mbito de una pro-
blematica aproximadamente comtn y relativamente continuada, se cri-

33



A » sl

tica para crear. Fichte critica a Kant, Schelling a Fichte, Hegel a She-
lling; pero siempre las insuficiencias que se sefialan se siguen con pro-
puestas de soluciones. En América Latina se discute entre ‘“‘ismos’ ex-
tranjeros. Aqui estd a nuestro juicio una fuente importante de nuestra
falta de infegracién creadora. Es preciso examinar (no “destruir” y
dejar de lado) tesis de autores nuestros, por errados que nos patezcan;
y proponer las rectificaciones que se consideren fecundas, o lo perti-
nente en su lugar, sin limitarse a negar, y sin refugiarse en lo que dicen
0 han dichos otros que nos son ajenos, De otro modo, el filosofar latino-
americano partird siempre de cero, por mucho que se informe y tecni-
fique. La bola de nieve de una tradicién filoséfica sélo puede formarse y
acrecentarse si atendemos més a nuestros intentos, para enriquecerlos
rectificindolos. Y esto incluso respecto de quienes se consideran dis-
clpulos de maestros extranjeros; serd mejor dialogar con lo que dice
el discipulo que hablar de lo que dijo el alejado maestro. Creemos
que todo esto es decisivo para juzgar de la eufuncionalidad o disfuncio-
nalidad sociocultural de la ensefianza que se imparte, de los problemas
que se estudian, de las formas de concretar resultados, trasmititlos y
discutirlos. Sélo el didlogo directo y sin mediaciones puede hacernos
ver si estamos o no en presencia de problemas radicales reales, reque-
tidos por nuestro entorno.

CONCLUSIONES

1. Lafilosoffa ha ejercido siempre una funcibén socio-cultural fun-
damenta!: la de acompafiar la problemética radical situada en el tiempo
epocal de una cultura, en busca de lucidez respecto de sus preguntas
sobre los fundamentos de sus pautas bdsicas de ver y juzgar.

2. Los problemas que le competen constituyen un universo abier-
to, por el cambio y la ilimitacién de los factores que los integran.

3. La funcionalidad del filosofar latinoamericano debe estudiar-
se en relacién con las caracteristicas que se le han atribuido, positiva
o negativamente. Todas ellas remiten, de una manera o de otra, a las
nociones de “autenticidad” y de “problema”. El lazo que las une es
la idea de “‘situacién problemética radical”. Ello s6lo puede acontecer
cn el concreto contexto de una configuracién histérico-cultural.

4. La nocién de “autenticidad”, asi como [6rmulas que se le
aproximan, como “‘ser nosotros mismos”, “nuestro propio set”, y otras
similares, no pertenecen al orden ontolégico, sino que adquieren sen-
tido respecto de un sistema de valores vigentes y por cuya validez se
pregunta, o vélidos pero no vigentes.

34

5. Es equivocado aplicar esos conceptos en relacién comparativa
con alguna autenticidad ajena, presente o pasada. Asi ocurre cuando
se atiende en exceso al pensar tradicional eutropeo. Sin el conocimiento
de sus aspectos mas importantes no podriamos filosofar; pero si mos
absorbemos en €1, tampoco, pues pertenece a una problemitica que solo
parcialmente coincide con la nuestra.

6. El didlogo filosélico, la ensefianza y la investigacién, deben
dar un lugar mayor al examen critico directo y mutuo de quienes filo-
sofan en América Latina, con dnimo de construir sobre lo que se
considera errado o insuficiente. La mediacién extrajerizante es en
todos los érdenes disfuncional, ¢ impide la creacién de un filosofar
propio.

35



